
RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

54 

 

Criticismo neotestamentário e os evangelhos enquanto fontes histórico-

biográficas para construção de uma Vita de Jesus1 

 

Samuel Nunes dos Santos* 

http://lattes.cnpq.br/7943876432584921 

 

Resumo: 

 

 Grupos de críticos de diversas áreas do conhecimento (historiadores, 

filósofos, teólogos, etc.) expuseram suas argumentadas opiniões sobre o valor dos 

evangelhos como fonte histórica e de sua utilidade enquanto fonte biográfica para 

construção de uma Vita de Jesus. Por isso, a intenção deste artigo é apresentar 

algumas das idéias defendidas pelo criticismo neotestamentário desenvolvidas no 

sentido de analisar os evangelhos enquanto fonte histórico-biográfica. 

 

Palavras-chaves: Criticismo – Evangelhos – Fonte histórica - Biografia – Jesus 

Histórico. 

 

Abstract: 

 

 Many groups of scholars, belonging to several areas of knowledge 

(historians, philosophers, theologians, etc..), disclosed their tightly argued opinions 

on the value of the Gospels as historical sources and their usefulness as a 

biographical source for the construction of a Vita of Jesus. Therefore, the objective 

of this article is to present some of the ideas advocated by the New Testament 

criticism developed to analyze the Gospels as historical and biographical sources. 

 

Key-words: Criticism – Gospels – Historical Source – Biography – Historical Jesus. 

 

Unicamente os teólogos de profissão e outros historiógrafos 

interessados podem negar que os evangelhos e os Atos dos 

Apóstolos são recomposições tardias de escritos já 

desaparecidos nos quais não se descobre a menor base 

histórica (ENGELS, 1969: 50-51). 

 

                                                           
1
 O texto ora apresentado é uma atualização/adaptação do primeiro capítulo da monografia defendida 

no final de 2008. 
*
 Mestrando em História pela UFG. Orientadora: Ana Teresa Marques Gonçalves. O título da pesquisa: A 

Identidade do Cristianismo Primitivo nas Obras de Justino de Roma. 



RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

55 

 

 O criticismo neotestamentário compreende um segmento do criticismo 

bíblico, onde um variado número de eruditos empregou as técnicas literárias para 

investigar os escritos do Novo Testamento. Tais técnicas, geralmente, buscavam 

analisar: a construção textual original, a data de composição, as fontes utilizadas, a 

autoria, entre outras. Tentavam assim, estabelecer o grau de autenticidade destes 

escritos e sua base histórica. (DOUGLAS, 1995: 354). Graças a esse criticismo os 

evangelhos foram alvos de várias discussões. Questões como autenticidade, 

veracidade, autoria, eram temas de debate desde os primórdios do cristianismo 

(EHRMAN, 2006: 62). No início do século III d.C. já havia declarações quanto à 

adulteração dos textos cristãos:  

 

Alguns fiéis, como pessoas embriagadas que se agridem a si 

mesmas, manipularam o texto original do evangelho três ou 

quatro vezes, ou até mais, e o alteraram para poderem opor 

negações às críticas (ORÍGENES, Contra Celso, 2: 27). 

  

 As dificuldades advindas da necessidade freqüente de se fazer cópias 

dos manuscritos – pois, eram bastante frágeis, feitas geralmente de papiro, mas, 

também, de pergaminho2 – fortalecia a preocupação quanto à validade delas. 

Porém, as questões levantadas à época ficavam apenas na superfície da discussão. 

Fazia-se necessário aprofundar um pouco mais nas pesquisas. Isso só começou a 

ocorrer no século XVIII, quando começaram a utilizar-se de algumas técnicas de 

outras disciplinas para analisar os evangelhos. Schweitzer já constata que Hermann 

Samuel Reimarus, em um de seus ensaios, publicados por Gothold Ephraim Lessing 

entre 1.774 e 1.778, “reconhece, também, que a solução do problema da vida de 

Jesus pede uma combinação dos métodos da crítica histórica e literária” 

(SCHWEITZER, 2003, pp. 22, 34). Teorias e mais teorias foram sendo construídas a 

partir dessas análises. E a intenção deste artigo é apresentar o resultado daquelas 

que foram desenvolvidas com o intento de analisar os evangelhos enquanto fonte 

histórico-biográfica. Não deixando, também, de reconhecer as várias contribuições 

destas para a compreensão dos textos neotestamentários e os aspectos 

concernentes ao seu contexto histórico. Para tanto, dividimos este trabalho em três 

tópicos. No primeiro, desenvolvemos uma síntese da visão de Engels, por 

                                                           
2
  O papiro era uma planta cujo caule era utilizado na fabricação de um suporte para se escrever, 

parecido com o papel que temos atualmente. E o pergaminho, mais resistente que o papiro, era feito, 
geralmente, com pele de carneiro ou de ovelha. Devido a esse fator, era o material mais durável e, 
também, o mais caro. O que explica o maior uso do papiro naquela época. O pergaminho só passou a 
ser mais utilizado do que o papiro a partir do século IV d.C. Porém, com a invenção da imprensa no 
século XV d.C. o pergaminho desapareceu quase que definitivamente (PAROSCHI, 1999: 25-29). 



RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

56 

 

intermédio de sua obra O Cristianismo Primitivo, na qual analisa as obras da crítica 

neotestamentária alemã, com a inclusão, pelo próprio Engels, da opinião de um 

erudito francês, Joseph-Ernest Renan; no segundo, um especialista em Novo 

Testamento, Donald A. Carlson sistematiza um outro grupo de críticos. Ele relaciona 

três escolas dentro da crítica neotestamentária. Nelas apresentarei as teorias 

contidas nas principais obras dos teóricos dessas escolas. Destas três, darei uma 

atenção especial aos Críticos da Forma. Ainda neste tópico verificar-se-á a 

preocupação demonstrada em relação aos problemas das fontes, tanto orais quanto 

escritas; e, por último, apresentamos algumas citações mais atuais, de renomados 

críticos contemporâneos que também trabalharam e trabalham com esse tema.  

  

1. O criticismo na visão de Friedrich Engels 

 

 Engels informa que, até sua época, a crítica bíblica alemã foi a “única 

base científica” (ENGELS, 1969: 19) que se possuía sobre a história da origem do 

cristianismo, e que ela teve duas tendências. A primeira é representada pela escola 

de Tübingen, onde o seu maior representante é David Friedrich Strauss. 

 Strauss fora grandemente influenciado por Ferdinand Christian Baur, 

considerado o fundador da escola de Tübingen (MORA, 2000: 270), e por Georg 

Wilhelm Friedrich Hegel. Ao primeiro, devia a crítica histórica aos escritos do Novo 

Testamento; ao segundo, a dialética aplicada aos evangelhos. A publicação de sua 

obra mais afamada, Vida de Jesus, rendeu-lhe o desprezo de seus colegas e o 

isolamento devido a sua visão extremamente crítica quanto aos escritos 

neotestamentários. Quatro pontos fundamentais podem ser observados no 

pensamento de Strauss (SCHWEITZER, 2003, pp. 99-107). 

 O primeiro ponto é a aplicação do conceito de mito3 aos evangelhos, já 

utilizado nos escritos vetero-testamentários. Para ele, a tradição de Jesus é um 

mito que representa, na dialética hegeliana, uma síntese das equivocadas 

concepções sobrenaturalistas (tese) e racionalistas (antítese). Para aqueles, os 

sinais miraculosos realizados por Jesus são, por si só, um fato; para estes, sempre 

havia uma explicação natural para esses sinais. Um exemplo típico pode ser tirado 

do livro de Schweitzer, ao comentar o posicionamento de Strauss: 

 

A história da tentação é igualmente insatisfatória, seja 

interpretada como sobrenatural, ou como simbólica, seja de 

uma luta interior ou de eventos externos (como, por 

                                                           
3
 Segundo Schweitzer para Strauss o mito “...nada mais é do que as ideias religiosas vestidas em uma 

forma histórica, modeladas pelo inconsciente poder inventivo da lenda, e corporificado numa 
personalidade histórica” (SCHWEITZER, 2003: 98). 



RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

57 

 

exemplo, na interpretação de Venturini, onde a parte do 

Tentador é interpretada por um fariseu); é simplesmente 

lenda cristã primitiva, construída de sugestões do Antigo 

Testamento (SCHWEITZER, 2003: 101). 

 

 Schweitzer ainda comenta que, para Strauss: 

 

Nas histórias antes do batismo, tudo é mito. As narrativas 

são tecidas no padrão de protótipos do Antigo Testamento, 

com modificações devidas a passagens messiânicas ou 

messianicamente interpretadas (SCHWEITZER, 2003: 100). 

 

 E: “Nós temos, portanto, nos Sinóticos diversas camadas de lenda e 

narrativa, que em alguns casos se cruzam e em alguns casos sobrepõe-se umas às 

outras” (SCHWEITZER, 2003: 101). Na visão de Strauss essas criações a-históricas 

por parte dos discípulos foram feitas de forma inconsciente, não intencional, fruto 

de uma imaginação revestida de mito. 

 O segundo ponto central é que, para ele, o cerne da fé cristã é 

alcançado através do “indivíduo histórico Jesus”, pois neste “realiza-se a ideia da 

humanidade de Deus” (THEISSEN, 2002: 22). 

 O terceiro é a sua opinião sobre o valor histórico do Evangelho atribuído 

ao apóstolo João. Segundo ele, este evangelho possui menor valor histórico que os 

demais. Uma paráfrase do pensamento de Strauss existente no livro de Schweitzer 

esclarece bem esse ponto. 

 

A questão está decidida. O Evangelho de João é inferior aos 

Sinóticos como fonte histórica exatamente na proporção em 

que ele é mais fortemente dominado do que aqueles pelos 

interesses teológicos e apologéticos (SCHWEITZER, 2003: 

107). 

 

 O quarto e último ponto é que, para ele, os evangelhos não foram 

escritos por testemunhas oculares, mas são recompilações de outros escritos, e que 

no máximo apenas quatro epístolas de Paulo são autênticas (ENGELS, 1969: 19).  

 Segundo Engels, foi graças à influência metodológica dessa escola que 

um erudito francês, Joseph-Ernest Renan, procurou apresentar uma lista maior de 

escritos autênticos (ENGELS, 1969: 19). Ele buscou detectar, nos evangelhos, um 

maior número de passagens que pudessem ser classificadas como históricas. Sua 



RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

58 

 

“complicada” metodologia, com pretensões de cientificidade, pode ser bem 

explicitada no fragmento abaixo:  

 

Na minha opinião, o melhor é ficar o mais próximo possível 

dos relatos originais, descartando todas as impossibilidades, 

semeando por todo lado os sinais de dúvida e apresentando 

como conjecturas as diversas formas do que pode ter 

acontecido. (RENAN, 2000: 31).  

 

 O grande problema era “ficar o mais próximo possível dos relatos 

originais”. Até que ponto isso poderia ser feito, já que não existem os documentos 

originais, aqueles produzidos no século I ou II d.C., não se sabe ao certo.  

 Ele se considerava um crítico comedido, pois, apesar de se utilizar, em 

sua opinião, do método científico, acreditava que havia certa historicidade nos 

evangelhos. Defende-se daqueles que o rotulavam de ateu racionalista: 

 

Longe de ser acusado de ceticismo, devo ser colocado entre 

os críticos moderados, já que, em vez de rejeitar em bloco os 

documentos enfraquecidos por tanta mistura, tento tirar 

deles algo de histórico por meio de delicadas aproximações. 

(RENAN, 2000: 21). 

 

 Uma questão chave era o seu pensamento em relação aos milagres. Era 

totalmente cético. Nisso, se defendia tentando mostrar que não estava 

simplesmente fazendo uma crítica aos escritos evangélicos como se fosse um 

inimigo deles. Tudo o que contivesse algo de sobrenatural, fossem textos de 

qualquer religião, qualquer uma, não dava a menor credibilidade. Não era nada 

pessoal sua crítica quanto aos milagres nos evangelhos. Dizia ele:  

 

Creio que nenhum relato sobrenatural seja estritamente 

verdadeiro; penso que, em cem relatos sobrenaturais, 

existam oitenta que nasceram da imaginação popular; 

entretanto admito que, em casos mais raros, a lenda vem de 

um fato real transformado pela imaginação. (RENAN, 2000: 

33). 

 

 E argumentava, dizendo: “rejeitamos o sobrenatural pela mesma razão 

que rejeitamos a existência de centauros e hipogrifos: é que nunca o vimos” 



RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

59 

 

(RENAN, 2000: 21). O que não se baseasse numa experiência empírica era 

descartado como sendo falso, um conto, uma fábula. O milagre pertence ao campo 

do sobrenatural. Disto, os evangelhos estavam cheios. Continua: “É porque eles (os 

evangelistas) contam milagres que eu digo: „Os evangelhos são lendas; eles podem 

conter histórias, mas certamente nem tudo ali é histórico‟” (RENAN, 2000: 21). 

 Todo seu discurso de objetividade, fruto da Aufklärung, o permitia 

divisar os terrenos do historiador e o do teólogo. O primeiro, segundo ele, se 

preocupa com “a arte e a verdade”; o segundo, com “seu dogma” (RENAN, 2000: 

24). Assim, ele se auto-identificava com o historiador, buscando a verdade em 

meio à “tanta mistura” (RENAN, 2000: 21).  

 Entende-se, assim, que o objetivo da análise crítica feita pela escola de 

Tübingen era determinar o que poderia ser considerado realmente histórico ou não 

dentro do Novo Testamento. 

 A segunda tendência tem sua representação não numa escola, mas na 

obra de Bruno Bauer (1809-1882). Extremista, para ele “o cristianismo em si só 

aparece sob os Imperadores Flávios e a literatura do Novo Testamento sob Adriano, 

Antônio (sic) e Marco Antônio (sic)4” (BAUER, apud: ENGELS, 1969: 21). Para 

Bauer, todos os eventos históricos das narrativas do Novo Testamento sobre Jesus 

e os discípulos se configuram como meras lendas, e todas as pessoas envolvidas 

nos relatos seriam criações mais ou menos fictícias. Dizia ele: “Nem Galiléia, nem 

Jerusalém serão... os lugares em que nasceu a nova religião, senão Alexandria e 

Roma.”5 (BAUER, apud: ENGELS, 1969: 21). O cristianismo não passa de uma 

criação da imaginação de um grupo de judeus que viveram no final do primeiro 

século, e que só escreveram suas ideias na primeira metade do segundo. Chegou a 

criticar o pensamento de Strauss, pois, em sua opinião, este não era 

verdadeiramente radical (MORA, 2000: 269). 

 Engels parece se situar no meio termo entre a escola de Tübingen e 

Bauer. Para ele, a verdade se encontra entre as duas tendências. Não aceitava o 

extremismo deste, mas, também, não considerava que havia muitos escritos aos 

quais se poderia atribuir historicidade. Afirmava que o único livro que oferecia uma 

data de redação mais precisa, e que explicaria melhor as origens do cristianismo, 

ou seja, que melhor serviria como fonte para estudar o cristianismo primitivo, seria 

o livro do Apocalipse, atribuído, mais tradicionalmente, ao apóstolo João.  

 

                                                           
4
 Os nomes corretos são: Adriano, Antonino Pio e Marco Aurélio. Provável equívoco de tradução ou do 

autor. 
5
 A posição geográfica determinava, deste modo, a temporal. Dizer que Alexandria e Roma foram os 

berços do cristianismo, representava dizer que a religião cristã só foi constituída no final do século I para 
início do II d.C. quando essas cidades representavam alguns dos centros do cristianismo (BAUER, apud: 
ENGELS, 1969: 21).  



RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

60 

 

Logo, no Novo Testamento não há mais do que um livro em 

que se possa fixar, com alguns meses de diferença, a data de 

sua redação. Este livro devia ter sido escrito em junho do 

ano de 67 e em janeiro ou abril de 68. Portanto pertence aos 

primeiros tempos do cristianismo e reflete as noções da 

época com segurança mais ingênua e numa linguagem 

apropriada. Em minha opinião, este livro é o mais adequado 

para determinar o que foi realmente o cristianismo primitivo 

do que todo o resto do Novo Testamento, escrito com maior 

posteridade. Este livro é chamado „Apocalipse‟ de São João” 

(ENGELS, 1969: 22). 

 

 Em sua opinião, os demais livros, e isso inclui os evangelhos, não 

possuíam qualquer valor histórico (ENGELS, 1969: 50-51).    

 Em suma, o que se percebe é que a análise da crítica alemã quanto aos 

evangelhos aponta-os como não tendo muita base histórica. Apesar de certa 

autenticidade atribuída a alguns livros do Novo Testamento, não há neles muita 

utilidade enquanto fonte histórica, pois possuem inclinação meramente 

teológica/mitológica.  

 

2. O criticismo na visão de Donald A. Carlson 

 

 O professor norte-americano de Novo Testamento, Donald A. Carlson 

desenvolve uma divisão diferente da apresentada acima. Divide a crítica aos 

evangelhos em três escolas: a primeira, intitulada de Crítica das Fontes, foca a sua 

análise no estudo das fontes utilizadas pelos evangelistas; a segunda, a Crítica da 

Redação (Redaktionsgeschichte, traduzido também por História da Redação), 

analisa a etapa final de composição dos evangelhos; e, por último, a Crítica da 

Forma (Formgeschichte, traduzido também por História da Forma), que trabalha a 

etapa das tradições orais (CARLSON, 2006: 21). Trataremos das três 

separadamente, porém, com ênfase maior nesta última devido a sua investigação 

quanto à forma dos evangelhos e as suas afirmações/alegações quanto ao valor 

histórico destes. 

 

2.1. Crítica das Fontes 

 

 Grande parte da discussão da Crítica das Fontes girava em torno das 

seguintes perguntas: Quais foram as fontes escritas utilizadas pelos evangelistas na 



RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

61 

 

composição dos evangelhos? Qual foi o primeiro evangelho a ser escrito? O 

primeiro evangelho serviu de fonte para os demais? De que modo? Várias teorias 

foram formuladas. Tais teorias se formaram com base nas análises feitas a partir 

dos quatro evangelhos e de algumas citações dos Pais da Igreja.  

Determinar qual dos evangelhos fora o primeiro a ser escrito tornara-se 

uma questão crucial. Era facilmente observável que alguns fragmentos que se 

encontravam em um Evangelho estavam presentes também em alguns dos demais, 

senão em todos os outros. Às vezes, com leves alterações. A comparação analítica 

dos evangelhos levou a algumas conclusões (CARLSON, 2006: 19):  

 

 Os três primeiros, atribuídos a Mateus, Marcos e Lucas, possuem 

várias passagens idênticas ou, pelo menos, bem semelhantes. 

Devido a esse fator, eram chamados de sinóticos. A correlação 

entre eles e o estudo de suas variações convencionou-se chamar 

de “O Problema Sinótico”; 

 O quarto Evangelho, atribuído ao apóstolo João, possuía um 

desenvolvimento totalmente diferente dos demais.  

 

Reconhecia-se que o quarto Evangelho era o mais novo, escrito por 

volta do ano 100 d.C., ou seja, afastado dos acontecimentos que descreve em pelo 

menos uns 70 anos. O que, somado ao caráter extremamente teológico, 

comprometia a historicidade dele. O que faltava era identificar qual dos evangelhos 

Sinóticos foi o mais antigo e, conseqüentemente, se foi utilizado pelos demais, e 

como.  

Era óbvio também que os evangelistas se utilizaram de outras fontes 

escritas e até mesmo orais. No primeiro caso, era difícil determinar já que não se 

possuíam essas outras fontes, exceto pela identificação de um outro documento 

verificado dentro dos próprios evangelhos Sinóticos, mas isso será tratado mais à 

frente. Quanto ao segundo caso, foi melhor trabalhado pela Crítica da Forma, a 

qual veremos num item à parte. Carlson enumera quatro soluções principais para o 

problema sinótico (CARLSON, 1997: 31-36): 

 

1) Dependência comum a um evangelho original 

 

Proposta por Gotthold Ephraim Lessing. Segundo esse crítico a 

semelhança existente nos três primeiros evangelhos pode ter sido oriunda da 



RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

62 

 

utilização de um “Proto-evangelho”, que fora escrito em hebraico ou aramaico6 

(LESSING, apud: CARLSON, 2006: 31). O exegeta Xavier Leon-Dufour aponta esse 

primeiro evangelho como sendo o Evangelho de Mateus escrito primeiramente em 

aramaico, e acrescenta uma dependência à tradição oral (LEON-DUFOUR, apud: 

CARLSON, 2006: 31). 

 

2) Dependência comum de fontes orais 

 

O filósofo e crítico literário alemão Johann Gottfried Herder (1744-1803) 

propunha que os evangelistas utilizaram um “sumário oral relativamente fixo da 

vida de Cristo” (HERDER, apud: CARLSON, 1997: 31). 

 

3) Dependência comum de um número cada vez maior de fragmentos 

escritos 

 

Para Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher (1768-1834) existiam na 

Igreja primitiva vários fragmentos de tradição evangélica que foram inseridos nos 

evangelhos (SCHLEIERMACHER, apud: CARLSON, 2006, 31-32). Um desses poderia 

ter sido os “logia” do qual Eusébio fala em sua História Eclesiástica ao citar um 

relato de Papias: “Mateus compôs sua história em dialeto hebraico7 e cada um 

traduzia segundo a capacidade” (EUSÉBIO, História Eclesiástica, 2: 39). 

 

4) Interdependência - A mais aceita atualmente é a hipótese de 

interdependência. Não nega que os Evangelistas se utilizaram de outras fontes, 

porém, essa teoria sugere que dois evangelistas elaboraram seus evangelhos a 

partir de um ou mais evangelhos. Carlson ainda subdivide essa proposta em três 

(CARLSON, 1997: 34-35): 

4.1) Proposta Agostiniana - Defendida por Santo Agostinho, bispo de Hipona. 

Acreditava que o Evangelho atribuído ao apóstolo Mateus tinha sido o primeiro, e 

que fora escrito em aramaico (SANTO AGOSTINHO, apud: CARLSON, 1997: 34).  

4.2) A hipótese dos “Dois Evangelhos” - Johann J. Griesbach aceitava a teoria 

de que Mateus foi o primeiro evangelho a ser escrito, e advogava que Lucas tinha 

sido o segundo, e que Marcos utilizou-se tanto de um como do outro (JOHANN J. 

GRIESBACH, apud: CARLSON, 1997: 34).  

                                                           
6 Provavelmente o idioma mais falado pelos judeus do primeiro século, e 

certamente era o mais, se não o único utilizado por Jesus (MEIER, 1992: 262; Ver 

também VERMES, 2006: 52). 
7 Muitos críticos entendem que, na verdade, Papias estava se referindo ao idioma 

aramaico. (cf. nota acima, e nota de fim da História Eclesiástica de Eusébio, página 

116). 



RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

63 

 

4.3) A hipótese das “Duas Fontes” - Em 1830, Karl Lachmann observou que 

várias passagens em Mateus e em Lucas não constavam em Marcos; e que os 

pontos coincidentes entre Mateus e Lucas só existem quando seguem Marcos. 

Outro resultado importante de sua análise é que as passagens de Mateus que não 

se apresentavam em Marcos possuíam o estilo de “sentenças” (KARL LACHMANN, 

apud: CARLSON, 1997: 35; KARL LACHMAN, apud: MACK, 1994: 25). Christian 

Wilke, em 1938, além de concordar com a teoria de Lachmann, defendia que 

Marcos foi o primeiro a ser escrito (CHRISTIAN WILKE, apud: CARLSON, 1997: 35; 

KARL LACHMAN, apud: MACK, 1994: 25). E no mesmo ano, Christian H. Weisse 

propôs “a hipótese das duas fontes”, ou seja, segundo ele, Mateus e Lucas 

utilizaram-se tanto de Marcos quanto de um outro documento que possuía as 

sentenças de Jesus, convencionado posteriormente como Q (CHRISTIAN H. 

WEISSE, apud: CARLSON, 1997: 35; KARL LACHMAN, apud: MACK, 1994: 25). 

Quanto a esse documento, faremos uma breve explicação à parte. Nos diagramas 

abaixo observa-se a representação dessa teoria: 

  

  

  

 

 

 

 Os diagramas acima servem para entender a teoria das duas fontes. É 

importante, neste momento, esclarecermos melhor o que é Q. 

 

2.1.1. O Livro de Q 

 

 F. F. Bruce esclarece-nos a razão pela qual este documento é designado 

pela letra Q. Diz ele: 

 

Este documento assim postulado foi chamado Q 

independentemente, embora quase que simultaneamente, 

por dois eruditos no começo deste século. Na Alemanha, 

Julius Welhausen o denominou de Q porque essa é a inicial 

da palavra alemã QUELLE, que significa „Fonte‟; em 

Cambridge, J. Armitage Robinson, que designara a fonte de 

que procedia o material sinótico registrado por Marcos como 

P (a inicial de Pedro, cuja autoridade cria ele subjazer ao 

Lucas 

Marcos Livro de Q 

Mateus 

Marcos Livro de Q 



RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

64 

 

Evangelho de Marcos), achou mais natural designar esta 

segunda fonte pela letra imediata, Q. (BRUCE, 1990: 50) 

 

O primeiro a afirmar a existência de uma coletânea de ditos de Jesus 

como fonte para a produção dos evangelhos foi Schleiermacher. Porém, somente 

em 1863 é que H. J. Holtzmann lançou uma monografia onde utilizou-se da ideia da 

existência de uma “Sentença de Jesus”, e concluiu que era totalmente provável a 

existência deste documento8 (HOLTZMANN, apud: CARLSON, 1997: 39; 

HOLTZMANN, apud: MACK, 1994: 25).  

Em 1907, Bernard Weiss, provou que Lucas havia se utilizado dessas 

sentenças. Porém, provavelmente o evento mais importante na testifificação da 

existência dessas sentenças tenha sido a obra As Sentenças de Jesus, publicado no 

mesmo ano, por Adolf von Harnack, historiador do cristianismo primitivo. Nela, ele 

retirou as passagens que continham milagres e aspectos mitológicos, deixando 

apenas as sentenças (ver MACK, 1994: 26). 

Segundo Burton L. Mack, o crítico textual Siegfried Schulz: 

 

Organizou uma edição sinóptica dos textos paralelos de 

Mateus e Lucas, em tradução alemã. Teria sido um grande 

progresso, não fosse por um senão: Schulz cometeu o erro 

de organizar o material por temas, desprezando tanto a 

ordem usada por Mateus quanto a de Lucas. Polag 

apresentou em seguida uma reconstrução da fonte Q, 

publicada num estudo de Ivan Havener (1987) sobre as 

sentenças. John Kloppenborg publicou em 1988 uma edição 

das Paralelas de Q em grego, seguindo a ordem de Lucas, 

com blocos numerados, uma tradução para o inglês, um 

conjunto de observações sobre leituras variantes, paralelas 

por sentenças de outros exemplares de literatura cristã 

primitiva e uma concordância grega. (MACK, 1994: 31, 32). 

  

A importância atual desse documento revela-se nas informações 

transmitidas por Mack quando diz que “As Paralelas de Kloppenberg” são utilizadas 

como referência para se estudar Q nos Estados Unidos e que uma obra mais 

sistematizada de Q está sendo organizada “pelo International Q Project, da 

                                                           
8
 Interessante notar que o historiador Geza Vermes não acredita muito nessa hipótese. Segundo ele:  

“As correspondências entre Mateus e Lucas poderiam ser atribuídas ao fato de ambos usarem e 
reeditarem o material do outro, e concluírem a revisão com algumas tradições adicionais transmitidas 
oralmente em suas respectivas comunidades” (VERMES, 2006: 180-181). 



RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

65 

 

Sociedade de Literatura Bíblica, sob a direção de James Robinson, no Instituto de 

Antiguidade e Cristianismo, em Claremont” (MACK, 1994: 32). O próprio Mack 

propõe um Livro Q em seu livro (MACK, 1994: 71-100). 

 

2.2. Crítica da Redação 

 

A crítica da Redação centra o seu trabalho mais nos evangelistas do que 

nos evangelhos em si. Carlson explica que “A crítica da redação procura descrever 

os objetivos teológicos dos evangelistas ao analisar a maneira como empregam 

suas fontes” (CARLSON, 1997: 44). 

Para esses críticos, diferentemente da opinião dos críticos de forma, era 

necessário reconhecer o trabalho autoral dos evangelistas. As maneiras como eles 

se utilizavam das fontes e das tradições, tendo como aparato a sua própria 

teologia, acabou por originar grandiosas obras literárias, ou seja, a formação dos 

evangelhos não depende simplesmente de fontes e tradições, mas, também, da 

subjetividade de cada evangelista. 

Segundo Carlson, o método da crítica da redação possui cinco elementos 

básicos (CARLSON, 1997: 44-46): 

 

1) Distinção entre tradição e redação: 

 

Tradição é todo material (fontes escritas ou orais) que os evangelistas 

possuíam no momento em que escreviam os evangelhos; ou seja, todas as fontes 

que tinham à mão. Enquanto redação é o processo de modificação da tradição no 

ato da escrita. Era o momento em que as escolhas do autor davam “forma” aos 

evangelhos. 

 

2) Atividades redacionais: 

 

a) Os dados que o evangelista escolheu incluir e excluir; 

b) A disposição dos dados; 

c) As “costuras” que o evangelista utilizou para juntar suas tradições; 

d) Acréscimos aos dados; 

e) Omissão de dados; 

f) Alteração no fraseado. 

 

3) Procura de padrões de variação textual. 

4) Elaboração do contexto para elaboração do evangelho. 



RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

66 

 

5) Exame das características literárias e teológicas dos evangelhos. 

 

2.3. Crítica da Forma 

 

De todas as escolas acima descritas, a Crítica da Forma pode se 

caracterizar como a mais proeminente em termos de volume de trabalhos da 

erudição e, também, foi a que mais se revelou contra uma historicidade dos 

evangelhos. Carlson diz que: 

 

O ceticismo histórico, que caracteriza muitos dos mais 

proeminentes críticos da forma, deu à própria crítica da 

forma a fama de atacar a historicidade dos evangelhos. 

(CARLSON, 1997: 25). 

 

Bob E. Patterson, em um artigo intitulado A Influência do Criticismo de 

Forma Sobre a Cristologia, inserido como um capítulo à parte no final do livro 

Evidências que Exige um Veredito, de Josh McDowell diz que a Crítica da Forma 

começara sua pesquisa dentro dos escritos do Antigo Testamento, com Hermann 

Gunkel (PATTERSON, apud: MCDOWELL, 2001: 530-534). Porém, a partir de 1919, 

começa a se desenvolver uma crítica de forma direcionada à análise das formas do 

Novo Testamento, mais particularmente, os evangelhos. Essa corrente teve como 

principais expoentes Karl Ludwig Schmidt, Martin Dibelius, Vicent Taylor e, o mais 

proeminente deles, Karl Rudolf Bultmann, cujas ideias apresentaremos adiante. Os 

dois primeiros e o último são eruditos alemães, e o terceiro, britânico. 

A Crítica da Forma, em sua acepção dentro da análise do Novo 

Testamento, pode ser definida como um método crítico que procura investigar as 

formas originais dos evangelhos no momento anterior ao período em que se iniciou 

o registro destes. Ou seja, ela busca as formas literárias dos evangelhos à época 

em que estes não se apresentavam ainda em sua forma escrita, mas oral. Período 

que deve ter durado, segundo esses críticos, no mínimo vinte e cinco anos. 

(MCDOWELL, 2001: 271). 

 Suas principais características são (MCDOWELL, 2001: 265-411): 

 

 Defendiam a ideia de que os evangelistas não tiveram qualquer 

interesse biográfico, o que, conseqüentemente, revela que os 

evangelhos não são úteis para a reconstrução de uma biografia de 

Jesus; 

 Os evangelhos não possuem valor histórico; 



RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

67 

 

 Os evangelhos são estruturados em perícopes9; 

 A afirmação da existência de um Sitz im Leben10, ou seja, as 

circunstâncias vivenciadas pela comunidade primitiva criavam a 

necessidade de adaptar a mensagem de Jesus; 

 Os evangelistas não foram autores e sim editores. 

 

Todas as características acima estão interligadas. Podemos entender 

todas elas da seguinte forma: as situações pelas quais a Igreja Primitiva passava 

(Sitz im Leben) faziam com que eles reformulassem as mensagens de Jesus. Assim, 

essas mensagens eram construídas em pequenas unidades (perícopes), pois, um 

texto fracionado não possui nem uma construção cronológica necessária, nem uma 

delineação psicológica da pessoa de Jesus, evidenciando, deste modo, que não 

houve interesse biográfico, e que não se constitui num texto histórico. 

 

2.3.1 Os Críticos da Forma 

 

A. Karl Ludwig Schmidt 

  

 Sua obra Der Rahmen Der Geschichte Jesu: Literarkritische 

Untersuchungen zur ältesten Jesusüberlieferung11, editada em 1919, inaugura a 

Crítica da Forma do Novo Testamento. Schmidt, como um bom crítico de forma, 

afirma os dois pontos básicos da Formgeschichte: a inexistência de uma narração 

de teor biográfico nos evangelhos e a sua estruturação em perícopes. Em sua 

opinião: 

  

Somente mui ocasionalmente, e partindo de considerações 

acerca do caráter interno de um relato, podemos fixá-las de 

maneira mais ou menos precisa, no tocante às questões de 

tempo e lugar. Porém, como um todo, não há qualquer 

narrativa sobre a vida de Jesus, no sentido biográfico, como 

                                                           
9
 Perícopes “são pequenos fragmentos de tradições individuais, antes espalhados, e que embora 

completos em si mesmos, foram recolhidos, pelos escritores sinópticos para a formação dos Evangelhos” 
(MCDOWELL, 2001: 289). 
10

 Literalmente: situação de vida, em relação à vida da comunidade da Igreja Primitiva. Toda vez que a 
comunidade passava por uma situação difícil ela adaptava a mensagem cristã para atender àquela 
necessidade. Assim, segundo essa premissa, os Evangelhos são produtos destas circunstâncias, o que 
fragilizaria ainda mais o valor histórico destes. (v. MCDOWELL, 2001: 271). 
11

 Ainda não foi traduzida para nenhum outro idioma. A tradução do título é: O Quadro da História de 
Jesus: Investigações Críticas Literárias das Mais Antigas Tradições de Jesus. Lembramos, em oportuno, 
que toda tradução de texto estrangeiro é nossa. 

 



RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

68 

 

também não há qualquer esboço cronológico da história de 

Jesus, mas tão-somente histórias simples, perícopes, que 

foram postas dentro de um arcabouço (SCHMIDT, 1919, 

apud: MCDOWELL, 2001: 304). 

  

 Entre as obras de Schmidt sobre o tema ainda encontram-se Der 

geschichtliche Wert des lukanischen Aufrisses der Geschichte Jesu. Tradition und 

Komposition im Lukas-Evangelium (O Valor Histórico da Projeção Lucana da História 

de Jesus. Tradição e Composição no Evangelho de Lucas); Die Pfingsterzählung und 

das Pfingstereignis (A história do Pentecostes e do evento de Pentecostes); 

Eschatologie und Mystik im Urchristentum (Escatologia e Misticismo no Cristianismo 

Primitivo); Die Stellung der Evangelien in der allgemeinen Literaturgeschichte (A 

Posição dos Evangelhos na História da Literatura Geral); Neues Testament - 

Judentum – Kirche (Novo Testamento - Judaísmo – Igreja); Zur Formgeschichte 

des Evangeliums (Para uma Crítica da Forma dos Evangelhos), entre outras. 

 

B. Martin Dibelius 

 

 Suas principais obras são: From Tradition to Gospel (Da Tradição ao 

Evangelho); A Fresh Approach to the New Testament and Early Christian Literature 

(Uma Nova Abordagem para o Novo Testamento e a Literatura Cristã Antiga); 

Gospel Criticism and Christology (Criticismo Evangélico e Cristologia); Jesus 

(Jesus); Paul (Paulo). 

 Dibelius é o primeiro a utilizar o termo Formgeschichte. Em sua opinião, 

os evangelistas foram mais editores/compiladores do que autores dos evangelhos. 

Sobre o trabalho deles, explica: “acima de tudo, seus labores consistiram em 

manusear, agrupar e elaborar o material que chegara às suas mãos” (DIBELIUS, 

1935, apud: MCDOWELL, 2001: 278). 

 A narrativa da “paixão de Cristo” é a única parte dos evangelhos que 

Dibelius considerava como pertencente ao Jesus Histórico. Mesmo assim o que os 

evangelistas queriam com essa narrativa era revelar o propósito divino, e não uma 

confirmação histórica. 

 

 Dibelius deixa claro que: 

 

Quando... acompanhamos as tradições de volta ao seu 

estágio inicial, não encontramos quaisquer descrições sobre a 

vida de Jesus, mas apenas breves parágrafos ou perícopes 



RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

69 

 

separados. Essa é a hipótese fundamental do método 

utilizado pela Crítica de Forma (Formgeschichtliche Methode), 

do qual estou falando aqui como representante (DIBELIUS, 

1935, apud: MCDOWELL, 2001: 304). 

 

 Mais especificamente sobre a orientação biográfica dos evangelhos, 

afirma: 

 

No período mais recuado não havia qualquer narrativa 

contínua da vida de Jesus, ou, pelo menos, de Sua obra, isto 

é, uma narrativa comparável a uma biografia literária ou à 

vida lendária de algum santo. As histórias contidas nos 

evangelhos sinóticos, cujas categorias essenciais procurei 

descrever, a princípio foram transmitidas isoladamente, 

como histórias independentes. As tradições desdobradas, 

contidas nos evangelhos, poderiam ser tidas como 

paradigmas, como contos ou como lendas, mas não como 

uma descrição abrangente da obra de Jesus (DIBELIUS, 

1935, apud: MCDOWELL, 2001: 304-305). 

 

 Novamente sobre as perícopes, declara: 

 

Os evangelistas aproveitaram-se de um material que já 

possuía forma própria. Eles juntaram alguns parágrafos, os 

quais, antes mesmo disso, já tinham um certo caráter de 

inteireza independente (DIBELIUS, 1935, apud: MCDOWELL, 

2001, p 305). 

  

 Em suma, os evangelhos são uma “colcha de retalhos”, não possui uma 

narrativa fluída, mas, uma formatação quebrada com várias ditos e contos 

separados que foram transmitidos de forma isolada. 

 

C. Karl Rudolf Bultmann 

 

 As principais obras de Bultmann são: The History of the Synoptic 

Tradition (A História da Tradição Sinóptica); Jesus and the Word (Jesus e a 

Palavra); Theology of the New Testament (Teologia do Novo Testamento); Jesus 

Christ and Mythology (Jesus Cristo e Mitologia); Jesus (Jesus). Ele é considerado o 



RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

70 

 

mais importante representante da Crítica da Forma. Suas opiniões quanto ao 

trabalho dos evangelistas e a estrutura dos evangelhos são as mesmas expressadas 

por Dibelius. McDowell cita: 

 

vê-se claramente que a tradição original compunha-se quase 

inteiramente de breves unidades isoladas (declarações ou 

narrativas curtas), e que quase todas as referências a tempo 

e lugar, que servem para ligar as seções isoladas para 

formarem um contexto maior, são obra editorial dos 

evangelistas (grifos nossos). (BULTMANN, 1962, apud: 

MCDOWELL, 2001: 305). 

 

 Bultmann definiu melhor o que seria a metodologia dos críticos de 

forma: começa com a análise dos vários estágios da tradição nos evangelhos 

Sinóticos; depois, procura-se discernir o que pertence à tradição e o que faz parte 

do trabalho de edição dos evangelistas. A respeito disso, diz Bultmann que, após se 

verificar... 

 

...os diferentes estágios da tradição sinóptica, distinguindo os 

mais antigos dos mais recentes, sua tarefa mais urgente 

consiste em fazer uma distinção crítica entre as tradições e a 

redação editorial nos evangelhos sinóticos (BULTMANN, 

1926, apud: MCDOWELL, 2001: 305). 

  

 Bultmann reconhecia as dificuldades enfrentadas pelo método que ele 

utilizava. E uma delas era: 

 

Localizar historicamente as perícopes, atribuindo-as a algum 

lugar definido, dentro da vida de Jesus, vinculando-as às 

Suas declarações, que haviam sido coligidas sem qualquer 

alusão ao lugar ou ao tempo em que elas foram feitas 

(BULTMANN, 1934, apud: MCDOWELL, 2001: 305). 

 

 Ele afirma ainda que “Quase nada podemos saber sobre a vida e a 

personalidade de Jesus, pois as fontes cristãs primitivas não mostram interesse por 

nenhuma delas” (BULTMANN, 2005: 26). 

  

D. Vincent Taylor 



RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

71 

 

 

 Suas principais obras são: The Formation of the Gospel Tradition (A 

Formação da Tradição Evangélica); The Gospels, A Short Introduction (Os 

Evangelhos, Uma Pequena Introdução); Modern Issues in Biblical Studies (Ensaios 

Modernos nos Estudos Bíblicos); Second Thoughts – Formgeschichte (Segunda 

Opinião – Formgeschichte); State of New Testament Studies Today (Situação Atual 

dos Estudos do Novo Testamento).  

Taylor é um crítico de forma mais contemporâneo, de origem 

britânica. Segundo McDowell, ele pode ser considerado um crítico de forma 

moderado (MCDOWELL, 2001: 276), pois, “não exibe o ceticismo histórico de 

Bultmann” (MCDOWELL, 2001: 282). Porém, ele sustenta algumas das principais 

declarações dessa escola: 

Quanto às perícopes e o Sitz im Leben, diz: 

 

Desde o começo, pois, as declarações isoladas devem ter 

sido correntes dentro da tradição cristã. O que Jesus dissera, 

era relembrado; mas onde alguma declaração foi feita, e sob 

quais circunstâncias eram pontos menos facilmente 

recordados, devido a circunstâncias menos dramáticas do 

que no caso das declarações associadas às histórias de 

pronunciamento (TAYLOR, 1935, apud: MCDOWELL, 2001: 

306). 

 

 Defende, também, que os evangelistas não tiveram interesse em 

construir uma história da vida Jesus, argumentando que a estrutura dos evangelhos 

é feita a partir de perícopes, e que isto não permite revelar qualquer interesse por 

traços psicológicos do Mestre. Segundo ele, o material das tradições orais... 

 

...não foi dirigido e sustentado por algum interesse 

biográfico, em razão do que de pronto começo a perecer, 

mediante um inevitável processo de atrito. Os interesses 

práticos pareciam mais importantes, e esse foi o motivo pelo 

qual, dentro de cerca de uma década, as tradições dos 

evangelhos vieram a consistir, principalmente, de uma 

coletânea de história isoladas, de declarações e de grupos de 

declarações (TAYLOR, 1935, apud: MCDOWELL, 2001: 306). 

 

 E, ainda: 



RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

72 

 

 

Ficou demonstrado que, em sua maior parte, as histórias são 

unidades auto-contidas. Isso, novamente, é uma 

característica das tradições orais, as quais, via de regra, 

contentam-se em registrar incidentes isolados e não 

seqüências de acontecimentos (TAYLOR, 1935, apud: 

MCDOWELL, 2001: 306). 

 

 Para Taylor, a comunidade primitiva se centrou muito mais na 

mensagem sobre a paixão de Cristo. Nela, o Sitz im Leben revigorava-se mais e 

mais. Sobre isso, ele diz que: 

 

A situação na qual se encontrava a comunidade primitiva 

exigia uma contínua história da paixão. Quase desde o 

começo, os seguidores de Jesus viram-se diante de uma 

séria dificuldade; tanto para si mesmos como para outros, 

era necessário que pudessem mostrar como um Messias 

crucificado podia ser o assunto central de uma mensagem de 

salvação. Os cristãos primitivos não demoraram muito a 

descobrir que tal mensagem era „escândalo para os judeus, 

loucura para os gentios‟ (I Cor. 1.23). Argumentos extraídos 

das profecias do Antigo Testamento não eram suficientes 

para enfrentar a dificuldade; esses argumentos faziam ainda 

mais necessário relatar a história da Cruz, e contá-la por 

inteiro... Foi mister contar uma história completa, sobretudo 

porque somente a narrativa da sucessão da paixão e da 

páscoa é capas de dar solução ao paradoxo da cruz, somente 

a combinação desses dois eventos satisfaz a necessidade de 

interpretação, somente a conexão entre esses incidentes 

individuais pode dar resposta à questão da culpa (TAYLOR, 

1935, apud: MCDOWELL, 2001: 306). 

 

 Assim, para Taylor toda construção textual dos evangelhos centrava-se 

na história da paixão de Cristo, a “história da Cruz”, onde seus eventos principais: 

a paixão e a páscoa eram a solução para a “questão da culpa”. 

  

3. A crítica contemporânea 

 



RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

73 

 

 É interessante notar que estudiosos mais recentes não compartilham da 

mesma visão crítica da Formgeschichte. Houve divergências anteriormente, mas 

geralmente de teólogos interessados em salvar o seu discurso ortodoxo. 

Atualmente alguns críticos judeus12, também pensam nos evangelhos como boas 

fontes histórico-biográficas. Mas, dentre os grupos de teólogos modernos, há 

aqueles que pensam como os críticos de Forma. Alguns deles, como é caso de John 

Dominic Crossan e John P. Meier, por exemplo, que são tidos como referências para 

o estudo do megatema A Busca Pelo Jesus Histórico (CORNELLI, 2006:22), não 

vêem nos evangelhos aspecto histórico ou biográfico. Crossan afirma que: 

 

Os evangelhos não são nem histórias nem biografias, mesmo 

dentro das antigas tolerâncias para esses gêneros. Cada um 

é o que foi por fim chamado – um Evangelho ou Boas Novas 

(CROSSAN, 1995: 17). 

 

 A professora de teologia da PUC-Rio, Maria Clara Lucchetti Bingemer, 

também entende que: 

 

Os evangelhos não são biografia, nem o Novo Testamento, 

em sua totalidade, um documento puramente histórico. Mas, 

sobre uma base histórica real e autêntica, os autores 

neotestamentários oferecem sua interpretação de fé dos 

fatos históricos-transcendentes que marcam a vida, morte e 

ressurreição de Jesus (BINGEMER, 2005:21). 

  

 O holandês Rochus Zuurmond, professor de Teologia Bíblica na 

Universidade Livre de Amsterdam, é mais categórico: 

 

O que os evangelhos trazem certamente não é uma biografia 

de Jesus, e mesmo da antiga Vita apenas alguns elementos 

formais foram adotados. À pergunta, pois, se os evangelhos 

podem ser usados como fonte para uma descrição da vida de 

Jesus, a resposta deverá ser negativa (ZUURMOND, 1998: 

70). 

 

                                                           
12

 Por exemplo: Geza Vermes e David Flusser, ambos de origem judaica. 
 



RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

74 

 

 John P. Meier afirma que “os evangelhos não são essencialmente obras 

de história, no sentido moderno da palavra”, e diz que não era a intenção dos 

evangelistas proporcionarem... 

 

...uma narrativa completa ou mesmo um sumário da vida de 

Jesus. Marcos e João apresentam o Jesus adulto iniciando 

seu ministério, que não durou mais do que alguns poucos 

anos. Mateus e Lucas dão, como introdução ao ministério 

público, dois capítulos de narrativas da infância de Jesus, 

cuja historicidade é muito discutida (MEIER, 1993: 50). 

 

 E conclui:  

 

De imediato, reconhecemos a impossibilidade de escrever 

uma biografia (no sentido moderno) de um homem que 

morreu na casa dos trinta anos e de quem conhecemos, no 

máximo, acontecimentos em três ou quatro anos de sua vida 

(MEIER, 1993: 50). 

 

F. F. Bruce, importante teólogo protestante, concorda que, ao menos no 

sentido moderno, os evangelhos não podem ser considerados biografias devido ao 

seu conteúdo estar centralizado apenas no período de seu ministério, isto é, nos 

seus últimos anos de vida. Ele diz que: 

 

Esses quatro documentos (os evangelhos) relatam ditos e 

feitos de Cristo; entretanto, mal se podem designar de 

biografias no moderno sentido do termo, de vez que tratam 

quase que exclusivamente dos últimos dois ou três anos da 

vida de Jesus Cristo e dedicam espaço que pode parecer de 

todo desproporcional à semana que Lhe precedeu 

imediatamente à morte. Não têm o propósito de ser havidos 

como Vida de Cristo; antes, visam apenas a apresentar de 

diferentes pontos de vista e originalmente para públicos 

diferentes as Boas Novas a respeito do Senhor Jesus 

(BRUCE, 1990: 15). 

 

 James H. Charlesworth, professor titular de Língua e Literatura do Novo 

Testamento, também declara: 



RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

75 

 

 

Na realidade, duzentos anos de consenso entre os 

especialistas no Novo Testamento reside em que uma 

biografia de Jesus é, e será sempre, impossível. São apenas 

escassas nossas fontes quanto à vida de Jesus. Os 

evangelistas não estão primariamente interessados em Jesus 

como uma pessoa do passado (CHARLESWORTH, 1992: 28). 

 

 O Novo Dicionário de Teologia, ao se referir mais especificamente a 

Lucas e seu evangelho, defende que: 

 

(Lucas) não tencionava escrever um tratado histórico ou uma 

biografia no sentido ordinário do termo. Na qualidade de fiel 

companheiro do grande apóstolo missionário, Paulo, sua fé 

religiosa era para ele uma questão de vida ou morte. Seu 

evangelho, de conformidade com isso, não tinha a intenção 

de ser um tratado formal e histórico, e de forma alguma era 

o resultado de especulações filosóficas ou o produto 

impessoal de seus estudos (DOUGLAS, 1995: 964). 

 

 Geza Vermes, um dos grandes eruditos contemporâneos que pesquisam 

sobre o Jesus Histórico, discorda das opiniões anteriores. Ao comentar uma citação 

de Bultmann quanto ao desinteresse biográfico dos evangelistas diz: 

 

Se os evangelistas tivessem pretendido relatar, como 

afirmam Bultmann e seus seguidores, não a vida, as ideias e 

as aspirações de Jesus, mas a mensagem doutrinária 

correspondente às necessidades espirituais e organizacionais 

da igreja primitiva, teriam sido mais bem orientados se 

adotassem a forma literária mais adequada de cartas, 

panfletos ou sermões, em vez de escrever uma falsa 

biografia (VERMES, 2006: 178). 

 

 Josh McDowell é mais otimista, defende veementemente, em sua obra 

Evidências que Exige um Veredicto, no segundo volume, que os evangelistas 

tiveram como objetivo escrever uma Vita de Jesus. Seu posicionamento quanto a 

isso é visto em sua citação de Stanley N. Grundry: 

 



RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

76 

 

Os críticos de forma precisam lançar no descrédito o livro de 

Atos e o prólogo lucano, se quiserem falar com seriedade, ao 

dizerem que a igreja primitiva não tinha qualquer interesse 

biográfico (GRUNDRY, 1966, apud: MCDOWELL, 2001: 370). 

 

David Flusser, também muito otimista, em seu livro Jesus, ao falar do 

seu propósito central no capítulo 1, intitulado Fontes, diz que “O objetivo principal 

deste livro é mostrar que é possível escrever a história de Jesus.” (FLUSSER, 2002: 

31). Um fato interessante é a sua opinião de que o Evangelho de João é o menos 

histórico dos quatro evangelhos, enquanto aponta o evangelho de Lucas como o 

que possui maior valor histórico. (FLUSSER, 2002: 32). 

Verifica-se que a discussão ainda está em voga, e continuam a se 

avolumar os trabalhos sobre o tema. Apesar das opiniões díspares é preciso 

reconhecer que todas elas trouxeram algum elemento que enriqueceu o tema.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

77 

 

Bibliografia: 

 

 

A) Documentos textuais 

 

ORÍGENES. Contra Celso. Tradução de Orlando dos Reis. São Paulo: Paulus, 2004. 

EUSÉBIO DE CESARÉIA. História Eclesiástica. Tradução de Lucy Iamakami e Luís 

Aron de Macedo. Rio de Janeiro: CPAD, 2000.  

 

B) Obras de referência 

 

DOUGLAS, J. D. (org.). O Novo Dicionário da Bíblia. São Paulo: Vida Nova, 

1995.  

MORA, J. Ferrater. Dicionário de Filosofia.  São Paulo: Loyola, 2000. T. 1. 

 

C) Obras gerais 

 

ENGELS, Friedrich. O Cristianismo Primitivo. Rio de Janeiro: Laemmert, 1969. 

EHRMAN, Bart D. O que Jesus disse? O que Jesus não disse? Quem mudou a 

Bíblia e por quê. São Paulo: Prestígio, 2006. 

PAROSCHI, Wilson. Crítica Textual do Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 

1999. 

SCHWEITZER, Albert. A Busca do Jesus Histórico. São Paulo: Novo Século, 

2003.  

THEISSEN, Gerd. MERZ, Annette. O Jesus Histórico: Um Manual. São Paulo: 

Loyola, 2002.  

RENAN, Ernest. Vida de Jesus. São Paulo: Martin Claret, 2003. 

CARLSON, D. A.; MOO, D. J.; MORRIS, Leon. Introdução ao Novo Testamento. 

São Paulo: Vida Nova, 1997. 

MEIER, John P. Um Judeu Marginal: Repensando o Jesus Histórico. Rio de 

Janeiro: Imago, 1993. 

VERMES, Geza. As Várias Faces de Jesus. Rio de Janeiro: Record, 2006. 

 MACK, Burton L. O Evangelho Perdido: O Livro de Q e as origens cristãs. Rio de 

Janeiro: Imago, 1994. 

BRUCE, F. F. Merece Confiança o Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 

1990.  

BULTMANN, Karl Rudolf. Jesus. São Paulo: Teológica, 2005.  



RJHR 1:1 (2010) – Samuel Nunes dos Santos 

78 

 

CORNELLI, Gabriele. Metodologia e Resultados Atuais da Busca Pelo Jesus Histórico. 

In: CHEVITARESE, André Leonardo et al (Orgs.). Jesus de Nazaré: Uma Outra 

História. São Paulo: Annablume, 2006. 

CROSSAN, John Domenic. Quem Matou Jesus? As Raízes do Anti-semitismo na 

História Evangélica da Morte de Jesus. Rio de Janeiro: Imago, 1995. 

BINGEMER, M. C. L.. O Messianismo Cristão: Um segredo ainda não totalmente 

revelado. In: FUKS, Saul (Org.). Tribunal da História: Julgando as Controvérsias 

da História Judaica. Rio de Janeiro: Relume, 2005. P. 17-36. 

ZUURMOND, Rochus. Procurais o Jesus Histórico? São Paulo: Loyola, 1998. 

CHARLESWORTH, James H. Jesus dentro do judaísmo: novas revelações a partir 

de estimulantes descobertas arqueológicas. Rio de Janeiro: Imago, 1992. 

FLUSSER, David.  Jesus. São Paulo: Perspectiva, 2002. 

MCDOWELL, Josh. Evidência Que Exige um Veredito. Evidência Histórica da Fé 

Cristã. São Paulo: Candeia, 2001. V. 2.  


